Annales d'Université Valahia Targoviste Section d'Archéologie et d'Histoire, Tome XIII, Numéro 1, 2011, p. 73-77

ISSN: 1584-1855.

# Arts et Pensées au Paléolithique supérieur européen

## Marcel Otte\*

\*Service de Préhistoire de l'Université de Liège, 7 place du XX Août (bâtiment A1), B-4000 Liège, Belgique. prehist@ulg.ac.be

**Abstract:** The European Upper Paleolithic possesses this close relationship between esthetic feeling and religious thinking. Under its different appearances, art makes its way onto all types of supports, from tool to cathedral-cave, putting its mark on all categories of materials. The almost exclusive calling towards an art representing animals indicates the existence of myths, reproduced through the image and combined in space. Religions finesse joins the elaboration of the abstract thinking in which the forces of nature are mastered by means of mythical cycles.

**Key words:** Upper Paleolithic, Religious thinking, Prehistoric art, Animals in art, Myth

**Résumé :** Le Paléolithique Supérieur européen possède cette relation étroite entre le sentiment esthétique et la pensée religieuse. Dans ses différents modes d'expression, l'art glisse sur tout support, de l'outil à la grotte-cathédrale, il imprègne toutes les catégories de matérielles. La vocation presque exclusive vers un art animalier indique l'existence des mythes, reproduits par l'image et agencés dans l'espace. La finesse religieuse rejoint l'élaboration de la pensée abstraite où les forces de la nature sont maitrisées par les cycles mythiques.

Mots-clé: Paléolithique supérieur, Pensée religieuse, Art préhistorique, Art animalier, Mythe.

### Arts et religions

L'émotion, d'une harmonie née plastique, forme à la fois le témoin et le moteur d'une pensée poussée vers ses extrémités existentielles : que pourrait-il y avoir au-delà de cette sorte de vérité ultime qu'est la beauté, inexplicable et pourtant évidente? Toute velléité d'emprise par la raison sur l'émotion se heurte à cette absurdité: aucune loi n'y est décelable, en dépit du ressac incessant produit par une conscience avide de signification. Dans ce cercle sans issue, le sens se trouve aboli, il cède la place à l'irrationnel où se rejoignent l'appel désespéré à une justification de sa propre conscience et l'asservissement total à laquelle elle est ellemême réduite par l'émotion qui l'agite. Là où la pensée lâche les brides du comportement alors, s'ouvre le gouffre de l'absurde que l'art vient alors voiler. Dans cette illusion, l'esprit se précipite sous les forces conjuguées de l'appel au merveilleux et à la cohérence. L'art est ainsi le support à un aveuglement de l'esprit: il lui donne un sens supplémentaire afin qu'il s'étourdisse dans l'émotion et dans le mythe. Sous cette forme, l'art paléolithique relève autant du mystère primordial dont il est l'expression que des attitudes patentes, déjà mises à la disposition de l'humanité, pour le surmonter (fig. 1).

#### L'Art total

L'observateur actuel pourrait être tenté d'écarteler cette création spirituelle en catégories



Fig. 1 - Une relation trouble s'installe entre la réalité vécue et l'image qui l'évoque. Dans cet espace mystérieux se glissent à la fois l'émotion esthétique, toujours active actuellement, et un reflet de la pensée religieuse qui l'avait fait naître. Dans la perte de sens à laquelle l'esprit aboutit, l'harmonie plastique se substitue à l'inconnaissable.

matérielles, comme quelques siècles d'histoire moderne l'y ont habitué, comme on se prête à distinguer les codes de grammaire plastique, par exemple utilisés dans la peinture, l'architecture ou la sculpture. L'ampleur totale prise par une pensée globalisante nous a désormais échappé. Or, tous les peuples traditionnels témoignent d'une complète cohérence spirituelle qui réunit, dans un seul jeu de significations ce qui pourrait relever autant des règles de partage alimentaire que des cycles saisonniers ou des modes de rééquilibrage des contraintes magiques par des expressions esthétiques, établies de la cuisine à la danse, de la parure à l'œuvre monumentale. Il n'existe pas de gestes « gratuits » dans de telles sociétés: tous se trouvent profondément imprégnés de la même valeur spirituelle, accordée du quotidien au cérémoniel, de l'individu à son ethnie. Ainsi nous paraît-il surprenant de retrouver des codes d'expression parfois identiques quelque soit le support matériel et quelque soit la région considérée où a régné un système de valeurs traditionnelles. Les codes plastiques se retrouvent aussi étroitement respectés dans la peinture de Lascaux que dans la gravure du Gabillou, les sculptures gravettiennes traversent toute l'Europe, surmontant les contraintes mécaniques de tous les matériaux pour leur imposer leurs propres lois, directement transcrites, du mythe à la forme. Il en va de même dans ce qu'on pourrait désigner par « l'esthétique technique » qui entraîne des analogies structurelles entre tous les procédés mécaniques adoptés par une ethnie traditionnelle: la conformité présentée par certains modes d'action sur la nature vis-à-vis d'une ensemble de valeurs implicites, est à la source d'une satisfaction, visuelle puis gestuelle, que chacun ressent lorsqu'il en « reconnait » l'adéquation (fig. 2).

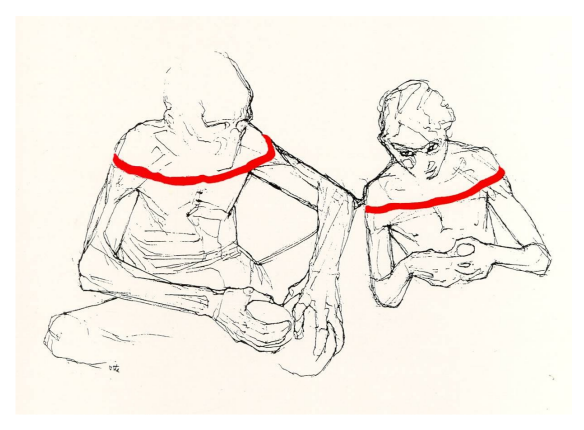


Fig. 2 - L'esthétique technique produit de l'harmonie intellectuelle par la concordance exprimée dans les gestes agencés par rapport aux règles sociales: les « styles » en sont issus, autant dans leur expression plastique que par la satisfaction issue de ces concordances.

### **Mythes et Espaces**

Considérée comme un point de départ, cette réflexion permet de focaliser l'observation rétrospective portée sur un peuple et sur sa gamme de valeurs. Entre l'emploi de la sagaie, pour la chasse ou pour le prestige, et l'incarnation d'un rituel chamanique dans l'image, furent tissées de telles toiles de cohérence, autant sur le plan spirituel que dans le domaine affectif, là où se glisse une justification métaphysique globale propre à assurer la cohésion et la permanence d'un groupe ethnique. Transposée dans les temps actuels, cette inhibition de la pensée devant la coutume, se trouve nourrie d'une infinité d'exemples cruellement vécus par tous dans son quotidien le plus ordinaire. Privés de l'aptitude à la comparaison dont nous jouissons néanmoins, les peuples paléolithiques se trouvaient, eux, en totale dépendance de la pensée collective, et seuls

des soubresauts cataclysmiques pouvaient les en faire changer. Migrations massives, contacts acculturations brutaux. dévastatrices. basculements climatiques ou ces divers facteurs souvent mêlés ébranlèrent seuls des pensées religieuses et artistiques, spontanément conçues pour maintenir une rassurante permanence. Là aussi, les exemples actuels se pressent au portillon de notre vécu, hélas habituel. Comme le préhistorien lui-même, le préhistorique disposait de la capacité d'envelopper d'un même regard autant l'outil à manche décoré que la cathédrale naturelle, choisie et délimitée dans les « entrailles » rocheuses. Alors, intervenait la coïncidence entre une structure spatiale et une structure mythique, dont les produits nous fascinent encore, précisément par la finesse de cette adéquation (fig. 3).



Fig. 3 - Aux confins d'immenses territoires continentaux, les expériences Spirituelles se superposent, s'entre-fécondent et se stimulent. La pensée religieuse ne fonctionne plus seulement dans l'abstraction orale: elle s'intègre aux parois rocheuses comme si elles y étaient contenues depuis toujours.

#### L'Art et la Pensée

Dans le cas particulier du Paléolithique européen, nous jouissons de situations extrêmement favorables pour observer déploiement de la pensée mythique via ses matérialisations esthétiques. Acculées aux océans, les populations européennes d'alors subirent comme un tassement ethnique dans cet Extrême-Occident, où les mythes et les arts s'auto-fécondèrent exactement sous le même modèle que les ethnies elles-mêmes. Il s'agit d'une sorte de « zoom avant », d'agrandissement, de caricatures de toutes les expériences spirituelles qui balayaient alors l'immensité des steppes eurasiatiques, là où par ailleurs elles restèrent essentiellement mobiles, orales et mises en questionnement. Lorsque les peuples se resserrent, leurs lois se durcissent, leurs valeurs morales sont défiées, mises à l'épreuve les unes aux autres. De ces contraintes spirituelles jaillissent alors les meilleures formes de justifications, les meilleurs d'assujettissement d'une pensée religieuse mise à mal: ses exsudations matérielles que constituent, à nos yeux, les œuvres d'art. Alors surgissent des pensées qui nous choquent: toutes faites d'hommages à la nature sauvage, à sa beauté, à sa puissance, au respect que lui vouent des peuples envieux de son harmonie, produits tangibles d'un équilibre enfin trouvé, en apparence, entre le destin et la vie.

Des dizaines de millénaires virent se renouveler ces expériences, déclinées sous toutes leurs formes, en constant échange exclusif entre la pensée humaine et la nature sauvage, et à la poursuite des infinités formules permises à l'intérieur de cet espace mythique. Par l'image déjà, on voit poindre l'ambition fatale qui rongeait l'aventure humaine : mise au service de la volonté par le défi que la beauté plastique opposait à la crainte de la nature, l'image progressant dans cette emprise, y substitua finalement celle de l'homme lui-même comme s'il y désignait ainsi son seul maître (fig. 4).



Fig. 4 - Dans sa globalité, la pensée ethnique ne connaît pas les découpages catégoriels auxquels notre histoire récente s'est habituée. Comme les fresques décorant des salles immenses, le moindre outil personnel participe à la pensée du groupe et traduit sa sensibilité, selon une seule codification, étalée de la danse à la musique, du récit à l'outil, des règles de migration aux lois du mariage. Seule, la conduite respectueuse de tels codes y sera vécue comme « harmonieuse ».